
 

Sixième dimanche du temps ordinaire – 15 février 2026 

Si 15, 15-20 - Ps 118 - 1 Co 2, 6-10 - Mt 5, 17-37 

Homélie du P. Bernard Badaud 

 

arfois, en lisant un peu rapidement les évangiles, on pourrait être tenté d’opposer les 

« méchants pharisiens », défenseurs rigoureux d’une stricte application de la loi, et le 

« gentil Jésus », partisan d’une interprétation beaucoup plus souple. Ou encore, décrire les 

pharisiens comme des conservateurs bornés et Jésus comme un progressiste éclairé. C’est 

un peu plus compliqué que ça ! D’ailleurs, l’évangile d’aujourd’hui s’ouvre sur une 

déclaration nette de Jésus : « Je ne suis pas venu abolir la loi… », preuve que, déjà en son 

temps, il était suspecté d’en prendre à son aise avec les commandements. 

Il faut déjà s’entendre sur ce que c’est que « la loi » : la loi de Moïse, les Dix 

Commandements... La première et la deuxième lecture de notre messe ainsi que le psaume 

parlent de « sagesse ». En quelque sorte la « loi naturelle » qui permet à tout être humain de 

discerner par la raison ce que sont le bien et le mal, la vérité et le mensonge. Au passage, et 

avec un brin d’humour noir, nous pouvons goûter la pertinence toujours actuelle de 

l’affirmation de saint Paul : « Aucun de ceux qui dirigent ce monde ne l’a connue. » Comme 

le décrit le livre récent d’une de mes amies, professeur de droit, beaucoup de gouvernants 

actuels passent leur temps à démolir les fondements du droit international. En ce qui 

concerne, par exemple, la condamnation des crimes de guerre ou des crimes contre 

l’humanité, en ce qui concerne la protection de la planète, le respect de la vie, la protection 

de la santé… 

Pour en revenir à l’attitude de Jésus par rapport à la loi, nous pouvons retenir deux choses. 

Je m’inspire là de l’ouvrage de John P. Meier intitulé « Un certain Juif Jésus » (IVe tome, 

« La loi et l’Amour »). 

Première chose : Jésus, en tant qu’homme, participe aux débats de son temps qui font se 

confronter et parfois s’opposer plusieurs groupes : pharisiens, sadducéens, esséniens… 

Manifestement, l’homme Jésus est influencé par les esséniens, qui sont à la recherche d’une 

sorte d’absolu, de pureté, d’idéal, comme l’indique la déclaration de Jésus : « Si votre justice 

ne surpasse pas celle des scribes et des pharisiens »…  

Deuxième chose : Jésus se situe dans la perspective du Royaume de Dieu qui vient, qui s’est 

approché, qui est déjà là… comme le répète souvent les évangiles. La première des 

Béatitudes proclame : « Heureux les pauvres de cœur, le Royaume est à eux. » Est, et pas 

sera ! 

Donc, comme il l’affirme avec force, Jésus vise un accomplissement. Accomplissement de 

la loi, oui, mais la loi telle qu’elle est voulue dans le Royaume, là où disparaît, entre autres 

choses, toute haine, toute division, toute rancune, toute convoitise et toute nécessité de prêter 

P 



serment. Par exemple, en parlant du divorce, Jésus ne se place pas dans une condamnation 

des situations personnelles – le Christ de l’Évangile ne le fait jamais – mais il récuse le fait 

d’organiser et de légitimer, de codifier ce qui est manifestement en contradiction avec le 

désir de Dieu pour l’humanité dès le commencement du monde. Et il y aurait bien d’autres 

exemples : la théorie de la guerre juste, la justification de la peine de mort… 

En quoi cette brève présentation de Jésus face à la loi peut-elle nous aider pour notre vie 

quotidienne ?  

D’abord, en voyant Jésus s’engager dans les débats et les controverses de son temps, nous 

nous sentons appelés à en faire autant, à sa suite, dans ce temps qui est le nôtre. Et cela sans 

craindre ni fuir la discussion mais en recherchant un dialogue fraternel, comme en témoigne 

cet article du supplément au journal La Croix à propos des débats sur la fin de vie. 

En second lieu, comme Jésus et à sa suite, nous sommes appelés à être, autant que faire se 

peut, témoins du Royaume de Dieu, donner à respirer la « bonne odeur » du Royaume. Cela 

passe par nos comportements personnels mais aussi et surtout par nos communautés. Elles 

sont appelées à montrer des signes concrets qu’il est possible de faire exister autre chose 

que le conflit, la rivalité qui semblent être la règle dans le monde. Les premières 

communautés chrétiennes décrites dans le livre des Actes des Apôtres en sont un exemple : 

« Ils mettaient tout en commun. » C’est sans doute utopique, mais les petites fraternités, 

l’accueil et le soutien des étrangers, le partage avec les pauvres, l’écoute des personnes en 

détresse, les démarches de réconciliations etc. sont les signes annonciateurs de la proximité 

du royaume de Dieu. Ils contribuent, comme des signes de contradiction avec l’esprit du 

monde, à faire voir l’invisible. 

https://www.la-croix.com/societe/un-militant-pro-euthanasie-un-moine-chartreux-dialogue-spirituel-entre-deux-freres-sur-la-fin-de-vie-20260206

