
 

Messe de la nuit de Noël – 24 décembre 2025 
Is 9, 1-6 - Ps 95 - Tt 2, 11-14 - Lc 2, 1-14 
Homélie à deux voix P. Bernard Badaud et P. Éric de Nattes 

 

is-nous, Éric, qu’est-ce que ça veut dire la « gloire de Dieu » qu’on vient de chanter, 
et comment peut-on dire « Je crois en Dieu Tout-Puissant » quand on voit tout ce qui 

va mal dans notre monde ? Pourquoi Dieu n’intervient-il pas ? Tu me diras qu’au temps de 
la naissance de Jésus ça n’était pas franchement non plus le paradis sur terre… Il y avait 
un empereur qui jetait les gens sur les routes pour compter ses sujets. L’évangile dit aussi 
qu’après la naissance de Jésus le roi Hérode a fait massacrer les nouveau-nés lorsqu’il a 
appris des mages la naissance d’un futur roi des juifs. Et puis, au temps du prophète Isaïe, 
comme on l’a entendu dans la première lecture, bien longtemps avant la naissance de Jésus, 
il y avait aussi des tyrans, de la violence, de l’injustice. Et ça ne s’est guère arrangé tout au 
long de l’histoire humaine. Jusque à aujourd’hui où l’on voit resurgir des tragédies qu’on 
croyait éradiquées : antisémitisme, racisme., terrorisme. Il y a des gouvernants qui n’ont 
rien à envier aux tyrans d’autrefois et entraînent la mort de milliers de gens. Alors quand 
on dit que Jésus est le Sauveur et qu’on le voit naître sur la paille et mourir sur une croix, 
ça paraît un peu dérisoire, non ? 

Première question : qu’est-ce que la Gloire de Dieu ? La réponse est assez claire dans la 
Bible : c’est son amour. Il est le Dieu de l’Alliance, Dieu avec nous. « Dieu est amour », 
dira saint Jean en une formule lapidaire. Je sais bien que ma naissance s’est faite au cours 
d’un processus biologique. J’espère que pour beaucoup d’entre nous ce processus était 
habité par un amour, une attente de notre naissance, un désir qui nous précédait, celui de 
nos parents, désir de nous rencontrer et de nous accompagner dans notre croissance. Et que 
notre naissance a été source de joie. Mais ce que ma foi me dit, c’est que ma naissance est 
aussi précédée, comme celle de mes parents, par un amour premier, indéfectible, sans 
condition, de Celui que je vais nommer tout à l’heure : Notre Père. Et que cet amour ne me 
sera jamais ôté, qu’il m’accompagnera et qu’il m’attend, à l’accomplissement de tout. C’est 
peut-être déjà le sens du message de Noël à travers la naissance de cet enfant qui ne cessera 
de dire que nous sommes, nous aussi, les fils et les filles du Très-Haut, ses enfants bien-
aimés. 

Au cœur de ma croissance biologique grandit aussi une autre réalité, unique, immatérielle 
et pourtant tellement concrète : la personne que je deviens, l’être humain qui est appelé, qui 
est suscité par toutes les rencontres que je fais, les joies qui sont les miennes, les épreuves 
aussi – oui, les épreuves – qui mettent au défi ma façon de rester humain, de grandir en 
humanité et pas seulement de sauver ma peau. C’est bien le mystère que les parents 
découvrent en accompagnant leur enfant. Ça, c’est ce qu’on pourrait appeler notre manière 
d’être vraiment vivant et pas seulement de rester en vie. 

D 



Alors oui, dans cette croissance, Dieu est avec moi, dans l’intimité : ma conscience ; mon 
écoute de ce qui est bon pour moi et pour l’autre ; mon écoute de la Parole de Dieu ; la 
prière ; le temps de se recueillir. Cette croissance ne peut que s’accompagner, on ne la 
contraint pas, on ne la fabrique pas à la manière d’un objet. 

Sur la redoutable question du mal, la Bible nous dit déjà ceci d’essentiel : ce n’est pas un 
problème qui peut trouver sa solution. C’est une réalité qui est là, enfoui au cœur de chacun 
de nous, de nos relations et donc de nos sociétés. Et ce mal, je dois le débusquer en moi, en 
l’autre, le reconnaître pour qu’il ait le moins de prise possible sur moi et dans mes relations 
avec les autres. C’est tout ce qui me déshumanise, pour le dire d’un mot : ce qui tue la 
personne que je peux devenir ; ce qui nie la présence et la voix de l’autre ; ce qui refuse la 
rencontre et le dialogue ; ce qui se plaît dans la domination et l’affirmation de son ego ; ce 
qui a jouissance à imposer sa volonté seule. C’est comme une sorte de cancer de la personne, 
qui se met à proliférer et prend sa place. 

Sur cet aspect, le récit que nous venons d’entendre dit des choses précieuses. Il y a deux 
mille ans, comme aujourd’hui, tu le dis fort bien, notre regard peut être capté, fasciné par 
une puissance dominatrice qui impose et fait de chacun de nous un instrument plié à son 
pouvoir. Cela s’appelait à l’époque l’Empire, personnifié par César Auguste, avec ses relais, 
les gouverneurs, l’administration impériale et l’armée. On peut passer son temps sur les 
chaînes d’info, les réseaux sociaux… Et, par-delà l’information légitime, se laisser capter, 
gagner pas la colère, la peur, la frustration. 

Au milieu de ce pouvoir exorbitant, tonitruant, un homme, une femme enceinte, une ville 
parfaitement inconnue : Nazareth. Un événement banal, universel et pourtant unique en 
réalité. Une naissance qui se passe de nuit, comme voilée ; un naissance exclue de la salle 
commune, comme si l’humain n’était plus intéressé par sa propre naissance. Mais c’est là 
que Dieu va révéler sa présence. Dans ce qu’il y a de plus secret, de plus fragile, qui est la 
vie qui se confie entre nos mains : un enfant ! 

Ici, soit on passe son chemin, au mieux émus par un conte pour enfant, soit on rit avec les 
cyniques, soit on est déplacé intérieurement (comme Joseph et Marie) et on essaie de 
comprendre en entrant en soi-même. Et on regarde comment cet enfant, qui finira sur la 
croix, soulèvera une prise de conscience, une lucidité, un élan humain et spirituel, une 
espérance et une foi que même un Empire ne pourra écraser. 

Alors, pour balbutier quelques mot sur ta question du Salut, Bernard : Jésus vient sauver 
l’humain en nous ; ce qui est à l’image et à la ressemblance de Dieu ; ce qui est de Dieu et 
va vers Dieu. Il n’est pas venu sauver la monarchie d’Israël, pas plus qu’il n’a sauvé le 
Temple de sa destruction. Il est venu chercher l’humain en chaque homme, en chaque 
femme. Il est venu le susciter – et le re-susciter  – chez la Samaritaine, chez Zachée, chez la 
Syro-phénicienne, chez tous ceux qu’il a rencontrés durant sa vie terrestre. Mais peut-on 
sauver quelqu’un de force et contre lui-même ? Il n’a pas pu arracher Judas à son rêve de 
zélote voulant prendre les armes, ni sauver Caïphe, le grand prêtre, ni Hérode, ni Pilate. Face 
à ce refus, il a aimé jusqu’au bout, dans un refus radical de la violence. C’est le paradoxe de 



la Croix – déchaînement de la violence qui veut enfermer Dieu dans un salut de 
domination : « Si tu es le Messie sauve-toi toi-même ! ». C’est la vie qui se donne jusqu’à 
l’extrême : « Ma vie, nul ne la prend, c’est moi qui la donne. » Il nous a appris à faire 
confiance jusqu’à cet extrême : « Père, en tes mains je remets ma vie. » 

Que partagerons-nous, frères et sœurs, pour ce Noël ? Les vents mauvais du monde et la 
peur qu’ils charrient. Ou la multitude de nos visages appelant l’amour de l’autre pour 
renaître toujours plus dans notre humanité ? 

« Un enfant nous est né, un fils nous est donné, sur lui repose la gloire ! » 

Joyeux Noël à toutes et à tous ! 


